# Lettres québécoises La revue de l'actualité littéraire

### **Pascale Brissette**

## Francis Langevin



Number 120, Winter 2005

URI: https://id.erudit.org/iderudit/37178ac

See table of contents

Publisher(s)

**Productions Valmont** 

**ISSN** 

0382-084X (print) 1923-239X (digital)

Explore this journal

Cite this article

Langevin, F. (2005). Pascale Brissette. Lettres québécoises, (120), 44-44.

Tous droits réservés © Productions Valmont, 2005

This document is protected by copyright law. Use of the services of Érudit (including reproduction) is subject to its terms and conditions, which can be viewed online.

https://apropos.erudit.org/en/users/policy-on-use/



#### This article is disseminated and preserved by Érudit.

Érudit is a non-profit inter-university consortium of the Université de Montréal, Université Laval, and the Université du Québec à Montréal. Its mission is to promote and disseminate research.

https://www.erudit.org/en/

Pascale Brissette, La malédiction littéraire. Du poète crotté au génie malheureux, Montréal, Presses de l'Université de Montréal, coll. « Socius », 2005, 410 p., 34,95 \$.

# Poète crotté ou génie malheureux

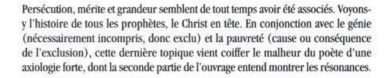
L'étude de Pascale Brissette propose une réflexion historique et sociologique des formes et fonctions du malheur auctoral dans les processus de légitimation culturelle en France entre 1770 et

e noyau de cette malédiction? « [M] alheureux (persécuté, mélancolique, démuni, etc.) donc légitime (sensible, sincère, génial, original, etc.) » (p. 31-32). Dès la deuxième moitié du xviiie siècle, rappelle Brissette, en raison notamment de l'autonomisation accélérée du champ littéraire, de l'augmentation du nombre de lecteurs et de la hiérarchisation des publics, cette stratégie de légitimation peut devenir « rhétoriquement rentable » (p. 18). Aussi verra-t-on tout autant les grands poètes que les minores qui vivent dans leur ombre profiter d'un schème aussi puissant, les grands jouant (de) le malheur (Rousseau, Hugo, de Lespinasse, etc.) et les petits allant jusqu'à vivre ce malheur (Mercoeur, Escousse et Lebras, Lacenaire, et combien d'autres Werther).

La première partie de l'ouvrage de Brissette est consacrée au repérage des racines du mythe de la malédiction littéraire, aux topiques qui, avant 1770, nourrissent de leurs exemples un mythe en devenir : la mélancolie, la pauvreté et la persécution. À chacune de ces plaies correspond un bénéfice de littérarité marginal accru.

La mélancolie, de l'Antiquité à la Renaissance, est dépeinte par les discours religieux et médical comme une pathologie ou une corruption, alors qu'elle certifie pour d'autres, dont les philosophes et lettrés, la sensibilité et le génie du poète; ces derniers « en font une manière de "muse organique", c'està-dire une source corporelle d'invention poétique et de supériorité intellectuelle » (p. 74).

Du gueux qui quémande l'aumône contre un poème, et fait « d'un vers deux coups » (p. 82), au pauvre volontaire refusant les honneurs et les rentes, la pauvreté auctorale semble aller d'une extrémité à l'autre de l'échelle de légitimité culturelle. Pourtant, et c'est le cas Rousseau qui l'exemplifie le mieux, la pauvreté procurera à l'homme de lettres une auréole d'authenticité : elle est synonyme de désintéressement, d'indépendance - une indépendance rendue possible par les mutations que subissent le champ littéraire et ses modes de légitimation vers la deuxième moitié du xviiie siècle.



On trouvera ces résonances des topoi du malheur auctoral dans la recherche active de « capital malheur ». D'abord chez Rousseau qui, dans ses Confessions, donne aux errements de Jean-Jacques (le fameux ruban volé ou encore l'abandon de ses enfants) la forme de prémices à l'exclusion et à l'opprobre auxquels son génie l'a fait aboutir. L'apologie de soi ne se fait pas sans quelque stratégie de légitimation culturelle : aussi Rousseau s'assure-t-il de fournir à la postérité une image de Jean-Jacques que ses détracteurs ne sauraient vilipender. Autre malheureuse autoproclamée : Julie de Lespinasse, qui mène un véritable « tournoi d'infortunes » (p. 227) dans ses relations avec le comte de Guibert : une rhétorique qui fait d'elle une martyre de l'amour, « une mondaine en rupture avec les gens du monde » (p. 217).

Il ne manquera pas que la « rentabilité argumentative » du malheur (p. 189) n'aille contaminer d'autres discours que le littéraire. Ainsi en ira-t-il des discours révolutionnaire et contre-révolutionnaire. Par une « nationalisation du culte » à Rousseau (p. 247), la malédiction littéraire (ou autre) tiendra lieu de pivot pour

> marquer le changement de régime : on visera à venger le « Juste Calomnié » ; les victimes de la Révolution pourront bénéficier eux aussi d'une part du capital malheur pour dénoncer ce qu'il advient de la France, ou tout simplement, comme Chateaubriand, profiteront du momentum pour s'approprier un peu de légitimité en faisant du malheur non pas un empêchement aux réalisations, mais bien un moteur social et poétique. Outre ces stratégies de légitimation réelles, la fiction s'empare aussi de l'idée que le malheur est un mérite qui remplace les titres. Brissette, avec l'alacrité qui caractérise son étude, donne à voir la valeur de l'argument malheur dans L'émigré de Sénac de Meilhan :

> [P]our l'essentiel, il s'agit de voir comment un jeune émigré poursuivi par la malchance parviendra à gagner le cœur d'un vieil aristocrate étranger [...], à obtenir de lui qu'il lui donne une terre et des revenus, et qu'il l'appuie dans la conquête de la jeune Comtesse sa nièce, une fois celle-ci débarrassée de son insignifiant mari. (p. 272)

Les exemples que choisit Brissette pour illustrer la portée des topoi de la malédiction littéraire, on le voit, sont de deux natures : d'abord dans l'invention et le positionnement de soi de l'homme de lettres; ensuite

dans les archétypes actantiels que la fiction ou la poésie charrient. Qu'il s'agisse, mesure extrême, d'un Pierre François Lacenaire, poète criminel qui défraie la chronique vers 1830 et qui choisit d'atteindre le «Golgotha littéraire» (le bon mot revient à Brissette) en annonçant son suicide par la guillotine, ou qu'il s'agisse, coquetterie sans douleur, d'un Victor Hugo qui multiplie les représentations de soi en exilé que le malheur oblige au labeur poétique (Brissette décrit habilement les photographies où Hugo prend la pose du solitaire sur le rocher des Proscrits), les stratégies abondent qui remettent en circulation les schèmes de ce que l'on peut appeler un mythe bien nourri.

Au croisement de la sociocritique, de l'histoire littéraire et de la mythocritique, l'ouvrage de Brissette souligne avec force érudition (on pourrait imaginer une deuxième lecture des notes de bas de page tant elles foisonnent de renseignements) que les discours littéraires, imaginaires, sociaux ou politiques s'abreuvent tout autant de postures que de paroles. « D'ailleurs, demande Brissette en polémiste, pourrait-on continuer d'intéresser les jeunes lecteurs aux poésies de Nelligan ou de Saint-Denys Garneau sans leur parler, en même temps, et le plus souvent avant, de leur folie [...]? Sans ses mythes, que resterait-il de la littérature?» (p. 363)

